# 「普賢行」與「文殊願」 -文殊、普賢二聖信仰探源

臺灣「佛教圖像學」研究中心 研究員 賴文英

#### 摘要

文殊與普賢常見於大乘經典中諸大菩薩之列,或為菩薩眾之上首,學界對二 者的討論,多從「華嚴三聖」的角度來論述。然而「華嚴三聖」信仰在唐代才確 立, 文殊、普賢二聖信仰則並非在唐代才形成。文獻表明至遲在 6 世紀前後, 文 殊、普賢二聖信仰已經形成,並且是佛教徒發願禮懺以求佛道的菩薩行者之代表, 唐代澄觀《三聖圓融觀門》完成之前就有文殊、普賢對應出現的浩像。

綜合本文所論,《文殊師利發願經》的「普賢行」與「文殊願」反映文殊、普 賢二聖信仰的最早型態,雖以文殊為經名,實則內容相當於普賢十大願,並稱讚 普賢行。直到初唐之時,普賢、文殊仍被視為大乘菩薩願行之代表。

隨著華嚴思想的成熟與發展,唐代譯本從「文殊發願」變為「普賢行願」,不 僅反映普賢信仰的提升,也代表華嚴體系「普賢法門」的建立。此一法門以念佛 三昧為基礎,不以往生淨土為究竟,而志願嚴淨佛土,樹立華嚴菩薩行之典範。

關鍵詞:普賢行、文殊願、文殊師利發願經

文殊與普賢常見於大乘經典中諸大菩薩之列,或為菩薩眾之上首,學界在討 論二者的關係時,多從「華嚴三聖」的角度來論述。「華嚴三聖」在初盛唐之際由 李通玄提出「三法一體」並在澄觀「三聖圓融觀」的推動下已然成形,然而「華 嚴三聖」信仰在唐代才確立,文殊、普賢二聖信仰則並非唐代才形成。目前關於 中國初期華嚴的研究尚有許多模糊地帶,對文殊、普賢二聖信仰的探索有助於理 解「華嚴三聖」的根本思想。本文從圖像發展的觀察和文獻的解讀入手,對文殊、 普賢二聖信仰做一探討。

#### 一、文殊、普賢圖像發展之相關問題與思考

文殊、普賢的圖像組合何時形成?如何形成?在美術史研究上尚無定論。若 無坐騎或持物等可資辨識身分的特徵,或者藉由題記的說明,文殊、普賢的形像 與一般菩薩無異,難以判斷其身分。關於文殊、普賢的圖像發展已有諸多討論, 其中引發的相關問題值得深思。

首先,現有的資料顯示,「三聖圓融觀」形成之前就有文殊、普賢的圖像組合, 是否與華嚴有關?

如炳靈寺第 184 窟(老君洞)先後清理出兩鋪壁畫,學界將其年代訂在北魏, 均是佛與菩薩的組合,佛為坐姿,菩薩為立姿。其中位於東壁門北側的一鋪由上 至下分三段,第二段繪有三組二佛,並穿插著菩薩為脇侍,榜題有部份可識讀, 從右至左為觀世音菩薩、二佛(……牟尼佛、……佛)、文殊師利菩薩、二佛(東 方□僂孫佛、□葉佛)、普賢菩薩、二佛(無題名)。簡示如下:

| 普賢菩薩 | 東方□僂孫佛 | 文殊師利菩薩 | 牟尼佛 | 觀世音菩薩 |
|------|--------|--------|-----|-------|
|------|--------|--------|-----|-------|

從圖像的表現來看,文殊菩薩面向另一側,與另一側的二佛關係更緊密。此 鋪壁畫的文殊、普賢是否形成對應關係仍有可議空間,但明顯與華嚴三聖無關。 (圖一)1

¹ 甘肅省博物館、炳靈寺文物保管所,⟨ 炳靈寺石窟老君洞北魏壁書清理簡報 〉,圖版柒-3。張善慶 在〈馬蹄寺千佛洞第8窟法華造像觀世音菩薩圖像考〉一文討論此組圖像時,認為是文殊與觀世音 搭配,共同作為釋迦、多寶的脅侍菩薩。



圖一: 炳靈寺老君洞東壁北魏壁畫局部

又如四川成都的「北周文王之碑」,建於557(北周孝閔帝元年),從其碑首所 題可知是強獨樂為文王造佛道二尊像,並為其立碑,碑首題「北周文王/之碑/大 周使持/節車騎大/將軍儀同/三司大都/都散騎常/侍軍都縣/開國伯強/獨樂為文/ 王建立佛/道二尊像/樹其碑/元年歲次/丁丑造」,題記中云:「為王敬造佛二尊寶 堂,藥王在其左,普賢在其方,文殊師利挾侍兩葙。」(圖二)2 依題記描述,所 造「二尊」為佛尊與道尊,而「藥王」在主尊左側是無疑的,「普賢在其方」未指 出普賢的明確位置,「文殊師利挾侍兩葙」說明文殊在佛、道二尊中間作為兩葙的 脇侍,因此普賢所在之方應該就是主尊的右側。3 故其造像配置關係從左至右為: 藥王-道尊-文殊-佛尊-普賢,依此配置,佛尊兩側為文殊與普賢,雖然學界 對現存之碑是否原碑提出質疑4,但碑文所記之事有史可徵,日本學者小島彩認為 此碑文所記為文殊、普賢對稱表現最早的造像例。5 不論是否原碑,或為後代重刻, 碑文所載透露出四川地區佛、道信仰的特色,也說明在佛、道交涉時,普賢與文 殊是作為佛教主尊釋迦佛脇侍的代表。

<sup>2</sup> 見顏娟英主編,《北朝佛教石刻拓片百品》,頁 161-162。

<sup>3 「</sup>普賢在其方」有學者認為是「普賢在其右」之誤,但筆者認為「方」未必是「右」之誤,而是 有「在其方所」之意。

<sup>4</sup> 薛登在〈北周文王碑及其相關遺跡辯證〉指出此碑非強獨樂所造原碑,為唐代重刻;榮遠大〈關 於北周文王碑的幾個問題〉一文則認為而是宋人根據《周文王廟碑》和《後周宇文泰紀功碑》殘碑 拓片,經續補之後重刻。

<sup>5</sup> 小島彩、〈騎象普賢と騎獅文殊の圖像――中國におけゐ成立過程〉。





圖二:四川成都「北周文王之碑」及其拓片

此外,南北朝造像碑與畫像磚亦可見乘象與騎獅的人物,小島彩認為可能與 漢代以來騎獸仙人的圖像傳統有關,但不能確定為文殊與普賢。(圖三)6





圖三:シカゴ美術研究所藏,西魏大統17年銘造像碑之騎獅人物(左)與騎象 人物(右)

上述諸例文殊、普賢對應的圖像組合仍存在著爭議,而到初唐,二者的對 應關係較為明確,分別以騎獅和乘象的形象出現。654(高宗永徽5年)譯出的

<sup>6</sup> 小島彩、〈騎象普賢と騎獅文殊の圖像──中國におけゐ成立過程〉、插圖 5、插圖 6。

《陀羅尼集經》記載「金輪佛頂像法」7以文殊騎獅、普賢乘象的形象將二者 對舉,此經為中印度沙門阿地瞿多從《金剛大道場經》中撮要鈔譯而成8,然而 在印度本土尚未發現相應年代的此類造像。敦煌莫高窟第 220 窟主室正壁龕兩 側分別繪有騎獅文殊與乘象普賢,建窟年代為642 (貞觀16年),是現存最早 有明確紀年的文殊、普賢對應的造像例(圖四)9,比《陀羅尼集經》譯出時間 早,龕內主尊是一般的佛像,未具明顯身分特徵。此外,慧祥《古清涼傳》記 載五台山的中台之南有石室三間,內有釋迦、文殊、普賢等像,為儼禪師於 672 (咸亨3年)左右所修立,可惜今已無存,不能得知其形像。10



7 《陀羅尼集經》卷 1:「金輪佛頂像法……欲畫其像,取淨白疊若淨絹布,闊狹任意,不得截 割。於其疊上畫世尊像,身真金色,著赤袈裟,戴七寶冠,作通身光。手作母陀羅,結跏趺坐 七寶莊嚴蓮華座上。……其下左邊畫作文殊師利菩薩,身皆白色,頂背有光。七寶瓔珞、寶冠 天衣,種種莊嚴,乘於師子。右邊畫作普賢菩薩,莊嚴如前,乘於白象。」T18, no.901, p.790a23。 8 《開元釋教錄》卷 8, T55, no.2154, p562c8。

<sup>9</sup> 趙曉星提供。局部圖版見《敦煌石窟全集 2 尊像畫卷》,圖版 157、158。

<sup>10 《</sup>古清涼傳》成書於 680-683(唐高宗永隆至弘道)年間,此「儼禪師」依慧祥所記,非 至相寺之智儼,年代亦晚於智儼 602-668)。《古清涼傳》卷上:「中台南三十餘里,在山之麓有 通衢,乃登臺者常遊此路也。傍有石室三間,內有釋迦、文殊、普賢等像,又有房宇、廚帳器 物存焉。近咸亨三年,儼禪師於此修立,擬登臺道俗往來休憩。儼,本朔州人也,未詳氏族, 十七出家。徑登此山禮拜,忻其所幸,願造真容於此安措。然其道業純粹,精苦絕倫,景行所 覃,并部已北一人而已。每在恒安修理孝文石窟故像,雖人主之尊未參玄化,千里已來,莫不 聞風而敬矣。春秋二序常送乳酪氈毳,以供其福務焉。自餘勝行殊感,末由曲盡,以咸亨四年 終於石室。去堂東北百餘步,見有表塔,跏坐如生,往來者具見之矣。<sub>|</sub>T51, no.2098, p.1095a28。





圖四:初唐敦煌莫高窟第 220 窟正壁龕兩側分別繪有騎獅文殊與乘象普賢

以上所舉初唐圖像或見於文獻記載、或為現存實例,均有明確紀年,澄觀 撰《三聖圓融觀門》是796 (貞元12年)11,以毗盧遮那(盧舍那)與文殊、 普賢合為「三聖」,而上述造像例說明「三聖圓融觀」成立之前,已出現文殊、 普賢對稱的圖像組合,但並未定位在華嚴體系。

其次,學界的研究注意到文殊、普賢圖像組合與法華關係密切,如敦煌莫 高窟所見,初唐第331窟在東壁門上法華經變中即出現騎獅文殊與乘象普賢(圖 五)12。此鋪法華經變以《見寶塔品》多寶佛塔中二佛並坐①為中心,上方有前 來集會的釋迦分身十方諸佛②,多寶佛塔前有《普門品》中獻上瓔珞的妙音菩 薩③,多寶佛塔兩側為法華會上與會的大眾,除了比丘弟子之外,還包括文殊 菩薩、普賢菩薩④,以及《從地踴出品》中從地踴出的諸菩薩⑤、⑥。文殊和 普賢分別騎獅與乘象。

<sup>11 《</sup>佛祖歷代通載》卷 14, T49, no.2036, p.609b22。

<sup>12 《</sup>敦煌石窟全集 7 法華經畫卷》,第 41 頁圖版;局部見同書圖版 37、38。



圖五:初唐敦煌莫高窟第331窟東壁入口上方的「法華經變」及文殊、普賢

一直延續到中、晚唐的法華經變仍可見文殊、普賢。敦煌學者殷光明認為敦 煌石窟中趺坐佛與騎獅文殊、乘象普賢組合的三尊像,尤其是中唐以前、與法華 有關的,稱釋迦三尊像;中唐以來、與華嚴有關的,稱華嚴三聖像;圖像義理歸 屬上不明確者,則二者皆可稱。他同時也指出:「從犍陀羅釋迦三尊到我國華嚴三 聖的圖像轉變,實質上就是大乘菩薩思想的發展和變化,即由早期印度大乘上證 下化的菩薩思想,向我國華嚴三聖一體菩薩思想的發展和變化。」13

文殊、普賢圖像組合與法華、華嚴的關係歸屬難遽下定論,但二者所代表的 大乘菩薩思想在法華與華嚴的交涉中確實起到了會通的作用。14隋代吉藏注解《法 華經·普賢菩薩勸發品》時,以《華嚴經》中「普賢顯其行圓,文殊明其願滿」<sup>15</sup> 來說明法華、華嚴均是圓滿究竟的法門,將二菩薩在經典中的相互關係提點出來,

<sup>13</sup> 般光明,〈從釋迦三尊像到華嚴三聖的圖像轉變看大乘菩薩思想的發展〉,頁1。

<sup>14</sup> 賴文英,〈從文殊、普賢二聖信仰看中土法華、華嚴的交涉〉。

<sup>15 《</sup>法華義疏》卷 12:「又《華嚴經》七處八會,普賢、文殊善其始;《入法界品》流通之分,此 二菩薩又令其終。所以此二人在彼經始終者,世相傳云:『究竟普賢行,滿足文殊願』故。普賢顯 其行圓,文殊明其願滿,故於諸菩薩中究竟具足,顯華嚴是圓滿法門。今說法華亦明文殊開其始、 普賢通其終,亦顯法華是究竟法。」T34, no.1721, p.631a18。

可見文殊、普賢在華嚴的明確定位。吉藏進一步指出「所以二經皆明兩大士者, 欲顯華嚴即是法華。為直往菩薩說令入佛慧,故名華嚴;為迴小入大菩薩說令入 佛慧,故名法華。」16 雖以平等大慧之一乘法而言「華嚴即是法華」,然而在中土 早期的佛教發展,法華「為迴小入大菩薩說令入佛慧」的教法更具影響力,故討 論文殊、普賢二聖信仰時,不能忽略早期法華的因素,特別是文殊、普賢在法華、 華嚴二體系中的關係。

圖像所反映的問題說明文殊、普賢二聖信仰不能單純以華嚴三聖的概念來理 解。印順法師曾指出文殊與普賢是舍利弗與目犍連的理想化,是釋尊的人間二大 弟子舍利弗與目犍連,融合天上的二大弟子梵王與帝釋,而表現為盧舍那佛的二 大弟子文殊與普賢。他並認為文殊、普賢融合了佛陀人間二大弟子舍利弗、目犍 連和天上二大弟子梵王、帝釋的德行,文殊與舍利弗、梵王,普賢與目犍連、帝 釋,有著相同或共通的特性,所以他們分別在人間、天上乃至華藏世界作為佛的 左右脇侍,以共同建設佛國。17 從聲聞弟子轉為菩薩,是從自度轉為度人的提昇, 文殊、普賢二菩薩作為大乘佛教智慧與願行的表徵,有其內在德行的信仰基礎。 吉藏對文殊、普賢在法華與華嚴的解讀對吾人思考深具啟發,其所引「究竟普賢 行,滿足文殊願」出自東晉佛陀跋陀羅譯《文殊師利發願經》,以下試從《文殊師 利發願經》為切入點加以分析。

### 二、《文殊師利發願經》的「普賢行」與「文殊願」

《文殊師利發願經》全經為五言偈頌體,四句一偈,共四十四偈,內容相當 於普賢十大願,而在最後歸結到文殊、普賢二聖,點出「普賢行」與「文殊願」, 茲將偈文整理,表列如下:

| 1 | 身口意清淨,除滅諸垢穢,一心恭敬禮,十方三世佛。 | →曲 北小 ≥ ★ / 出                       |
|---|--------------------------|-------------------------------------|
| 2 | 普賢願力故,悉覩見諸佛,一一如來所,一切剎塵禮。 | 禮敬諸佛                                |
| 3 | 於一微塵中,見一切諸佛,菩薩眾圍遶,法界塵亦然。 | 4公 <del>公米</del> 4日 <del>1</del> 15 |
| 4 | 以眾妙音聲,宣揚諸最勝,無量功德海,不可得窮盡。 | 稱讚如來                                |
| 5 | 以普賢行力,無上眾供具,供養於十方,三世一切佛。 | 廣修供養                                |
| 6 | 以妙香華鬘,種種諸伎樂,一切妙莊嚴,普供養諸佛。 | <b>東</b> 修併食                        |

<sup>16 《</sup>法華義疏》,T34, no.1721, p.631a18。

<sup>17</sup> 印順法師認為大智文殊與智慧第一的舍利弗、大行普賢與神通第一的目犍連有共通之處,僅是 菩薩與聲聞的區別;又文殊的五髻童子相與梵天的五頂童子相,以及普賢乘六牙白象與帝釋乘龍王 所化六牙白象等,均表現出極大的相似性。詳見釋印順(善慧),〈文殊與普賢〉;釋印順,《初期大 乘佛教之起源與開展》,頁 466-475。

| 7  | 我以貪恚癡,造一切惡行,身口意不善,悔過悉除滅。 | 懺悔業障  |
|----|--------------------------|-------|
| 8  | 一切眾生福,諸聲聞緣覺,菩薩及諸佛,功德悉隨喜。 | 隨喜功德  |
| 9  | 十方一切佛,初成等正覺,我令悉勸請,轉無上法輪。 | 請轉法輪  |
| 10 | 示現涅槃者,合掌恭敬請,住一切塵劫,安樂諸群生。 | 請佛住世  |
| 11 | 我所集功德,迴向施眾生,究竟菩薩行,逮無上菩提。 | 迴向    |
| 12 | 悉供養過去,現在十方佛,願未來世尊,速成菩提道。 | (常隨佛  |
| 13 | 普莊嚴十方,一切諸佛剎,如來坐道場,菩薩眾充滿。 | 學     |
| 14 | 令十方眾生,除滅諸煩惱,深解真實義,常得安樂住。 | 恒順眾生  |
| 15 | 我修菩薩行,成就宿命智,除滅一切障,永盡無有餘。 | 普皆迴向) |
| 16 | 悉遠離生死,諸魔煩惱業,猶日處虛空,蓮花不著水。 |       |
| 17 | 遍行遊十方,教化諸群生,除滅惡道苦,具足菩薩行。 |       |
| 18 | 雖隨順世間,不捨菩薩道,盡未來際劫,具修普賢行。 |       |
| 19 | 若有同行者,願常集一處,身口意善業,皆悉令同等。 |       |
| 20 | 若遇善知識,開示普賢行,於此菩薩所,親近常不離。 |       |
| 21 | 常見一切佛,菩薩眾圍繞,盡未來際劫,悉恭敬供養。 |       |
| 22 | 守護諸佛法,讚歎菩薩行,盡未來劫修,究竟普賢道。 |       |
| 23 | 雖在生死中,具無盡功德,智慧巧方便,諸三昧解脫。 |       |
| 24 | ——微塵中,見不思議剎,於——剎中,見不思議佛。 |       |
| 25 | 見如是十方,一切世界海,一一世界海,悉見諸佛海。 |       |
| 26 | 於一言音中,具一切妙音,一一妙音中,具足最勝音。 |       |
| 27 | 甚深智慧力,入無盡妙音,轉三世諸佛,清淨正法輪。 |       |
| 28 | 一切未來劫,悉能作一念,三世一切劫,悉為一念際。 |       |
| 29 | 一念中悉見,三世諸如來,亦普分別知,解脫及境界。 |       |
| 30 | 於一微塵中,出三世淨剎,一切十方塵,莊嚴剎亦然。 |       |
| 31 | 悉見未來佛,成道轉法輪,究竟佛事已,示現入涅槃。 |       |
| 32 | 神力遍遊行,大乘力普門,慈力覆一切,行力功德滿。 |       |
| 33 | 功德力清淨,智慧力無礙,三昧方便力,逮得菩提力。 |       |
| 34 | 清淨善業力,除滅煩惱力,壞散諸魔力,具普賢行力。 |       |
| 35 | 嚴淨佛剎海,度脫眾生海,分別諸業海,窮盡智慧海。 |       |
| 36 | 清淨諸行海,滿足諸願海,悉見諸佛海,我於劫海行。 |       |

| 37 | 三世諸佛行,及無量大願,我皆悉具足,普賢行成佛。 |          |
|----|--------------------------|----------|
| 38 | 普賢菩薩名,諸佛第一子,我善根迴向,願悉與彼同。 |          |
| 39 | 身口意清淨,自在莊嚴剎,逮成等正覺,皆悉同普賢。 | δ+10→ □□ |
| 40 | 如文殊師利,普賢菩薩行,我所有善根,迴向亦如是。 | 結歸二聖     |
| 41 | 三世諸如來,所歎迴向道,我迴向善根,成滿普賢行。 |          |
| 42 | 願我命終時,除滅諸障礙,面見阿彌陀,往生安樂國。 |          |
| 43 | 生彼佛國已,成滿諸大願,阿彌陀如來,現前授我記。 | 願生淨土     |
| 44 | 嚴淨普賢行,滿足文殊願,盡未來際劫,究竟菩薩行。 |          |

《四十華嚴》最後一卷列有普賢十大願:「一者禮敬諸佛,二者稱讚如來,三 者廣修供養,四者懺悔業障,五者隨喜功德,六者請轉法輪,七者請佛住世,八 者常隨佛學,九者恒順眾生,十者普皆迴向。」<sup>18</sup>對照偈文第 1 至第 10 頌與前七 願相當,第11頌以下則皆包含在迴向之內。普賢十大願的形成與佛教懺悔思想的 發展有關19,《文殊師利發願經》是其發展中的型態之一,形式上較古老。

值得注意的是後段偈頌,結歸二聖,並願生淨土。偈云:「普賢菩薩名,諸佛 第一子」,揭示普賢菩薩的地位,見於《華嚴經 · 如來出現品》,如來性起妙德菩 薩請問大法,並問此大法之開演者:

······誰於大仙深境界,而能真實具開演?誰是如來法長子?世間尊導願顯 示!20

此時如來口中放光,普照十方,右繞十匝後,入普賢菩薩口,意味著如來大 法將由普賢菩薩宣說,普賢為如來第一長子,堪說如來大法。唐代澄觀《大方廣 佛華嚴經疏》注解云:「教以口傳故,如佛說故。」21亦即佛以口傳教法,普賢菩 薩為佛所欽定,盲說華嚴大法,如佛所盲說。

接著發願:「願我命終時,除滅諸障礙,面見阿彌陀,往生安樂國。生彼佛國 已,成滿諸大願,阿彌陀如來,現前授我記。」偈文最後以「嚴淨普賢行,滿足 文殊願,盡未來際劫,究竟菩薩行」作為圓滿菩薩行之註腳,故「文殊願」即是 行「普賢行」,亦即是嚴淨佛土的究竟菩薩行。

<sup>18 《</sup>大方廣佛華嚴經·入不思議解脫境界普賢行願品》, T10, no.293, p.844b20。

<sup>19</sup> 有關普賢十大願與佛教懺悔思想的關係,請參考釋印順,《初期大乘佛教之起源與開展》,頁 1133-1146;釋聖凱、〈普賢十大行願的形成——以三品、五悔為中心〉。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 《大方廣佛華嚴經》, T10, no.279, p.262a26。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 《大方廣佛華嚴經疏》, T35, no.1735, p.872。

《文殊師利發願經》的「普賢行」與「文殊願」反映文殊、普賢二聖信仰的 最早型態,《出三藏記集》收有此經的《出經後記》謂:

外國四部眾禮佛時,多誦此經以發願求佛道。22

此處的「外國」或指當時的西域諸國。而在中土,梁代所出的《菩薩五法懺悔文》 以「普賢文殊願」<sup>23</sup>作為懺悔文之總結,沙門曇宗曾以此菩薩五法為孝武帝唱導禮 懺24,可見至遲在6世紀前後,文殊、普賢二聖信仰已經形成,並且是佛教徒發願 禮懺以求佛道的菩薩行者之代表。

#### 三、「文殊發願」到「普賢行願」的開展

《文殊師利發願經》雖以文殊為經名,實則內容相當於普賢十大願,並稱讚 普賢行。《六十華嚴》與《八十華嚴》均沒有此一內容,佛陀跋陀羅雖譯有《六十 華嚴》,但並未收入這段偈頌。唐代出現七言體的異譯本,收入《四十華嚴》之最 後一卷, 並有不空譯《普賢菩薩行願讚》, 同為七言偈頌, 內容增益了許多, 有62 偈,部分文句的編排有出入。<sup>25</sup>另有大英博物館藏敦煌寫本《普賢菩薩行願王經》 (S. 2361、S. 2324),《大方廣佛花嚴經普賢菩薩行願王品》(S. 2384),均為七言、 60 偈,說明唐代之際尚有不同版本的單行本流通,而《文殊師利發願經》是最早 的版本。26各本內容大意相同,最大的差別是經名由「文殊發願」變成「普賢行願」, 將「行」與「願」合併在普賢名下。

為何從《文殊師利發願經》被改稱為《普賢菩薩行願讚》?印順法師從佛教 思想史的立場做說明,認為在初期大乘中,發揚「『但說法界』的向上智證,菩薩 方便的下化眾生」的「文殊法門」,為多數經典所稱頌,早期的華嚴經典也以文殊 菩薩為主體,而「普賢法門」則與懺悔 、消災障有關,並揭開爾後神佛一體之「秘 密大乘佛教」的序幕。他並指出:「稱為《不可思議解脫經》的,有二部:一是《入

23 《菩薩五法懺悔文》文末云:「雖得佛道,轉法輪、現泥洹,眾生不盡,成佛不捨。普賢文殊願, 發願已竟,洗心作禮。」T24, no.1504, p.1122a1。

<sup>22 《</sup>出三藏記集》卷 9,T55, no.2145, p.67c6。

<sup>24 《</sup>高僧傳》卷 13:「釋曇宗,……嘗為孝武唱導行菩薩五法,禮竟,帝乃笑謂宗曰:朕有何罪而 為懺悔?<sub>1</sub>T50, no.2059, p.416a19。

<sup>25</sup> 印順認為唐譯二本增加的主要是持誦功德,因為《文殊發願經》在印度原是禮佛時所誦持的, 故後來的譯本加入誦持功德。釋印順,《初期大乘佛教之起源與開展》,頁 1139。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 《普賢菩薩行願王經》,T85, no.2907, p.1452; 《大方廣佛花嚴經普賢菩薩行願王品》,T85, no.2908, p.1454。此外俄藏黑水城文獻中,還有般若譯本的西夏文版本。各本之對勘比較請參考釋隆蓮、〈普 賢行願品〉,《中國佛教(二)》;周紹良,〈五本《普賢菩薩行願品讚》比較〉;侯沖,〈敦煌遺書和 俄藏黑水城文獻中的《普賢行願品》〉;馬少雄,〈《普賢行願王讚》漢藏六譯對勘〉。

法界品》:在人善知識與菩薩善知識——三十三位中,文殊是末後的第二位,最後 是普賢。另一部是《維摩詰所說經》:維摩詰菩薩是一經主體;在『入不二法門』 的三十三菩薩中,維摩詰最後,文殊也是末後第二位,這暗示了『文殊法門』時 代的推移。」<sup>27</sup> 筆者認為此「『文殊法門』時代的推移」在中土的發展可以從法華、 華嚴二體系的互動來進一步觀察。

晉本《華嚴經》譯出之前,就已經有多部華嚴系的單品經典流行於中土,其 中又以文殊類的相關經典譯出較早,一般認為文殊菩薩的信仰比普賢菩薩早。而 從全本《華嚴經》的整理可以發現,在整部《華嚴經》七處九會(或八會)的結 構中,普賢菩薩是在文殊之前登場,並多次入佛三昧,於出定之後,以佛神力示 現佛之境界,同時藉普賢行宣說佛在菩薩因地之修行;文殊菩薩則扮演指引者的 角色,以智慧作為修行之導引。初會菩提場時普賢菩薩即列眾菩薩之首,但未見 文殊,第二會普光明法堂時,文殊菩薩才從東方不動智佛金色世界來此土,而第 七、八會重會普光明殿時,均是以普賢菩薩為說法主。明確將普賢、文殊並列為 上首菩薩的是在第九會,也就是《入法界品》。此一品在《華嚴經》所占份量最重, 藉善財童子之參訪善知識,反覆宣說本經修行之鑰——普賢行。(詳見附表)

《法華經》中文殊菩薩在〈序品〉出現,並且是上首菩薩,宣說《法華》說 經之因緣,可以說《法華經》是以文殊菩薩揭開序幕的;而普賢菩薩則是在最後 《普賢菩薩勸發品》從東方來此娑婆,勸發修持《法華經》,並發願護持。經中並 稱「若有受持、讀誦、正憶念,解其義趣,如說修行,當知是人行普賢行」28。而 其具體的普賢行,則是在劉宋時曇摩密多譯出的《觀普賢菩薩行法經》所提出, 藉由觀普賢色身進而深入懺悔六根,除罪滅障。29

文殊與普賢在《華嚴經》與《法華經》中均有重要地位,故隋代吉藏注解《法 華經•普賢菩薩勸發品》時,引文殊、普賢來說明法華、華嚴均是圓滿究竟的法 門。吉藏《法華義疏》云:

《華嚴經》七處八會,普賢、文殊善其始;〈入法界品〉流通之分,此二菩 薩又令其終,所以此二人在彼經始終者,世相傳云:『究竟普賢行、滿足文 殊願』故。普賢顯其行圓,文殊明其願滿,故於諸菩薩中究竟具足,顯《華 嚴》是圓滿法門。今說《法華》亦明文殊開其始,普賢通其終,亦顯《法 華》是究竟法。

<sup>27</sup> 釋印順,《初期大乘佛教之起源與開展》,頁 1145。

<sup>28 《</sup>妙法蓮華經·普賢菩薩勸發品第二十八》, T9, no.262, p.61b28。

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 《觀普賢菩薩行法經》,T9, no.277, pp.389-394。424(劉宋元嘉元年)於揚州譯出。

所以二經皆明兩大士者,欲顯《華嚴》即是《法華》。為直往菩薩說令入佛 慧故名《華嚴》;為迴小入大菩薩說令入佛慧故名《法華》。約人有利鈍不 同,就時初後為異,故兩教名字別耳,至論平等大慧清淨一道,更無有異, 是故兩經皆明二菩薩也。30

引文中吉藏明白地指出《華嚴經》文殊、普賢二者的關係,所引「究竟普 賢行,滿足文殊願」前文已論,在此不贅。吉藏接著說明《法華》、《華嚴》二 經皆以文殊、普賢二菩薩之願行俱足來彰顯其為圓滿之法門,但《華嚴經》為 直往趣入大乘的菩薩而說,《法華經》則是為迴小向大的聲聞而說,聽法者根機 不同,故說法時先後有異,也有名字之別,然而若論平等大慧之一乘法,二者 並無差別,「華嚴即是法華」。

吉藏欲彰顯「華嚴即是法華」, 涉及中國南北朝佛教義學之發展, 南北朝時, 涅槃學取代般若學成為中國佛教義學之主流,以「實相般若」開展「中道佛性」, 並進一步會通法華的「開佛知見」而大放異彩。31,在法華、涅槃、般若「大化 三門」的基礎上,「因般若入法界,即是華嚴海空」32,開啟法華與華嚴的對話。 在法華與華嚴的交涉中,代表「般若」的文殊是一關鍵角色。前述印順法師在 說明「『文殊法門』時代的推移」時,舉了同為《不可思議解脫經》的《華嚴經・ 入法界品》與《維摩詰所說經》,其中《華嚴經·入法界品》人善知識與菩薩善 知識共三十三位善知識中,最後兩位是文殊與普賢;《維摩詰所說經‧入不二法 門品》共三十三位菩薩中,最後兩位是文殊與維摩詰。有趣的是,在圖像發展 上,文殊一普賢和文殊一維摩是兩組常見的對應組合,並且都與法華、華嚴產 生關連。

法華造像最早出現的是釋迦、多寶二佛並坐像,出自《法華經,見寶塔品》, 釋迦佛說《法華經》時,多寶佛塔從地踊現,塔中久已滅度的多寶佛讚歎並證 成釋迦佛所宣講《法華經》皆為真實,又分半坐與釋迦佛,過去滅度的多寶佛 與現在說法的釋迦佛並坐塔中不僅標示著《法華經》的開演,更是般若法身不 生不滅的象徵。

釋迦、多寶二佛並坐像常與《維摩詰經》的文殊與維摩同時出現,最早見 於永靖炳靈寺 169 窟北壁後部,編號 11 號壁畫繪有釋迦、多寶二佛並坐塔中,

<sup>30 《</sup>法華義疏》, T34, no.1721, p.631a18。

<sup>31</sup> 賴文英,〈南北朝「涅槃」學與「般若」、「法華」的會通〉。

<sup>32 《</sup>法華玄義》卷十:「今依《法性論》云:鈍根菩薩三處入法界,初則般若,次則法華,後則涅 槃。因般若入法界,即是華嚴海空。 <sub>|</sub> T33, no.1716, p.807c24。

上方繪維摩詰居士臥於榻上,旁有侍者,並有墨書榜題。(圖六)33 此窟北壁有 西秦建弘年題記,此鋪壁畫年代亦推論在建弘時期(420-428)。34



圖六: 炳靈寺 169 窟北壁後部的「維摩詰之像」與釋迦、多寶二佛並坐像

北魏開始,釋迦、多寶二佛並坐像與文殊、維摩組合的關係逐漸明確。北 魏太和元年(477)銘的「陽氏造銅佛坐像」背光背面刻有淺浮雕,上方為釋迦、 多寶二佛並坐塔中,兩側分別是文殊與維摩。(圖七)<sup>35</sup> 北魏晚期的炳靈寺 128 窟則是在正壁主尊釋迦、多寶二佛並坐像上方開有兩小龕, 龕內分別雕刻文殊 與維摩。(圖八) 36

<sup>33</sup> 甘肅省文物工作隊,炳靈寺文物保管所編,《中國石窟·永靖炳靈寺》,圖版 15 局部。

<sup>34</sup> 題記末有「建弘元年歲在玄枵三月廿四日造」,若依玄枵紀年推斷,應為建弘五年。張寶 璽,〈建弘題記及其有關問題的考釋〉,頁12。

<sup>35</sup> 金申,《中國歷代紀年佛像圖典》,圖版 29。

<sup>36</sup> 炳靈寺第 126、128、132 窟三窟相鄰,窟形、大小、造像佈局皆相近,為同一組窟洞,主 尊皆為釋迦、多寶二佛。第 126 窟門外上方有 513 (北魏延昌二年)曹子元造窟銘文,可作 為斷代依據。



圖七: 北魏太和元年「陽氏造銅佛坐像」背面





圖八: 北魏延昌二年炳靈寺第 128 窟正壁二佛並坐及上方的文殊、維摩

早期造像所見的文殊、維摩與釋迦、多寶二佛,分別以《維摩詰經》和《法 華經》中的主要人物來象徵經教的演法,不同於後期發展的經變形式有較多的敘 事性,而強調其表法意涵。《維摩詰經》中,文殊菩薩問疾於維摩詰居士,並藉此 因緣帶出一連串的法義教示。當維摩詰居士知道文殊菩薩即將到來,以神力空去 屋中所有之物以及侍者,僅留一床榻,並臥在床上以現示疾,二大士相見之初即 在法身空性的議題上交鋒:

時維摩詰言:「善來,文殊師利!不來相而來,不見相而見。」

文殊師利言:「如是!居士!若來已,更不來;若去已,更不去。所以者何? 來者無所從來,去者無所至,所可見者,更不可見。」37

<sup>37 《</sup>維摩詰所說經》,T14, no.475, pp.544b11-544b 15。

此番對話點出文殊問疾的核心議題——法身實相,亦即般若空性,而這正是 本經如來命文殊問疾維摩之緣由,因為唯有代表般若空慧的文殊堪任問疾。經中 維摩示疾乃至借座燈王、請飯香土、手接大千等神通示現,皆是以法身方便化現 的「不思議之跡」。就外在事相而言,是展現不思議神通,而其內在理體所要闡明 的則是法身的般若空性,這也是《維摩詰經》的宗旨,其所揭示的「不思議之本」—— 般若法身,正是釋迦、多寶二佛並坐所開顯的法身之義。

北朝後期,文殊、維摩開始與華嚴的盧舍那法界人中像出現交集,如美國弗 利爾美術館藏的一件北周石造七尊像碑,正面主尊為交腳菩薩,兩側各有一聲聞、 緣覺、菩薩為脇侍,頭光上方有一小塔龕,釋迦、多寶二佛並坐塔中,反映出早 期法華思想的延續。《法華經·普賢勸發品》普賢菩薩從東方來,勸人自發聞經,經 云誦持《法華經》的大乘行者可往生彌勒菩薩所處的兜率天宮。主尊下方兩側雕 有文殊與維摩,背面線刻法界人中像。(圖九)38



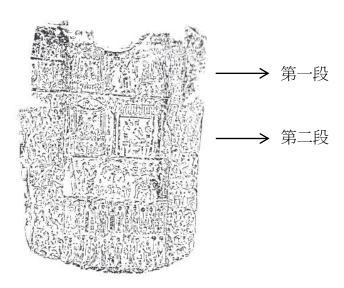


圖九:美國弗利爾美術館藏,北周石造七尊像碑

河南高寒寺北齊「法界大像」則直接將文殊、維摩表現在法界身上,供養人 中有「法界大像主」題記,正面刻法界圖像,背面四段構圖中,第一、二段皆有 文殊、維摩對坐的場景。(圖十)39

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> 林保堯,〈法華造像研究——嘉登博物館藏東魏武定元年石造釋迦像考〉,圖 44、圖 55。

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 此拓本為 1939 年日本學者水野清一於安陽所得,現藏於京都大學文學部。依題記中「西兗州<sub>」</sub>



圖十:河南高寒寺北齊「法界大像」拓片

法界人中像在佛身繪有法界圖像,象徵佛陀法身周遍含容的般若空性,故文 殊、維摩出現在法界人中像中,一方面延續前期對法身般若空性的詮釋,另一方 面也使法身的意義不局限於佛陀而擴及法界。更重要的是,文殊、維摩代表的般 若內涵在法華與華嚴兩大思想間建立了橋樑。

如上所述,文殊-維摩、文殊-普賢兩組圖像的對應組合與《法華》、《華嚴》 關係密切。兩組圖像中,交集的人物是文殊,代表般若智,對應的維摩與普賢均 具有三昧自在的共通性。《維摩詰經》中所示之不思議神通皆維摩詰之輩等十地菩 薩法身所化現,但若以圓滿果位來說,則是如來境界,即如《華嚴經》中普賢菩 薩所示現的盧舍那境界。普賢入華嚴「不思議解脫」與維摩之「不可思議解脫」 是相通的,只是前者偏講佛果位,而後者是十地菩薩位。《法華經》強調法身的不 生不滅,並會三歸一,迴小向大,故早期法華圖像二佛並坐多搭配文殊、維摩;《華 嚴經》則直趣大乘,標舉法身的周遍含容,乃至華嚴法界身,隨著華嚴思想在中 土漸漸成熟,《華嚴經》盧舍那法身的地位亦趨成形,在華嚴體系下,早期的文殊 一維摩對應組合轉為文殊一普賢。從「文殊發願」到「普賢行願」不僅是普賢信 仰的提升,也是華嚴體系「普賢法門」的建立。

# 四、普賢文殊願與念佛三昧的關係

《文殊師利發願經》最後雖導歸淨土,但並非以往生淨土為究竟,而是得佛 授記,成就淨土。經中所述行普賢行而往生阿彌陀國、為阿彌陀佛現前授記一事,

存在的時間分析,造像不晚於北齊滅亡,又從拓本所見的佛衣樣式分析,亦呈現北齊特徵。李靜傑, 〈北齊至隋代三尊盧舍那法界佛像的圖像解釋〉。

出自曹魏康僧鎧譯《佛說無量壽經》,並涉及北傳念佛三昧的發展。

阿彌陀佛與念佛三昧的關係最早見於東漢支婁迦讖譯《般舟三昧經》,此經又 名《十方現在佛悉在前立定經》,般舟三昧除了能見現在十方諸佛悉在前立,若專 念西方阿彌陀佛,不僅見佛,還能往生至阿彌陀佛國,經云:

其有比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷如法行,持戒完具,獨一處止,念西 方阿彌陀佛今現在,隨所聞,當念去此千億萬佛剎,其國名須摩提,一心 念之,一日一夜,若七日七夜,過七日已後見之。……菩薩於此間國土念 阿彌陀佛,專念故得見之,即問持何法得生此國?阿彌陀佛報言:欲來生 者,當念我名,莫有休息,則得來生。40

《般舟三昧經》開啟念佛三昧往西方阿彌陀佛國淨土的發展,成為爾後念佛 法門的重要內涵。專念、稱名能見佛並往生佛國,在《十住毘婆沙》將之歸為「易 行」法門,以稱佛名號之無量功德而於此身疾得菩提。41《十住毘婆沙》是《華嚴 經•十地品》之早期單品經《十住經》的注釋書,為龍樹所傳一系菩薩十地修行 的綱領,解釋初地因何名「歡喜地」云:

常念於諸佛 及諸佛大法 必定稀有行 是故多歡喜 如是等歡喜因緣故,菩薩在初地中心多歡喜。念諸佛者,念然燈等過去諸 佛、阿彌陀等現在諸佛、彌勒等將來諸佛。常念如是諸佛世尊如現在前, 三界第一,無能勝者,是故多歡喜。42

文中先引偈頌,後以長行釋義,謂初地菩薩之所以多歡喜者,是因為念佛與聞 法之因緣,點出菩薩十地修行和念佛三昧的關連性,所指的念佛為念過去燃燈 佛、現在阿彌陀佛與未來彌勒佛,故阿彌陀佛在菩薩十地修行中也具有重要意 義。

念佛、見佛並能往生彌陀佛國是阿彌陀(無量壽)佛因地所發之願。《佛說無 量壽經》與《般舟三昧經》大約同時傳出,本經敘述無量壽(阿彌陀)佛成佛前 因地為法藏比丘時所發四十八願、成佛因行及其佛國莊嚴之相。<sup>43</sup>值得注意的是經 首所列與會大乘眾菩薩:

<sup>40 《</sup>佛說般舟三昧經》, T13, no.417, pp.899a9-27。

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> 《十住毘婆沙》, T26, no.1521, pp.40-45。

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> 《十住毘婆沙》, T26, no.1521, p.26b26。

<sup>43 《</sup>佛說無量壽經》卷下,T12, no.360, pp.272-273。

普賢菩薩、妙德菩薩、慈氏菩薩等此賢劫中一切菩薩。又賢護等十六正士,……皆遵普賢大士之德,具諸菩薩無量行願。……<sup>44</sup>

其中妙德菩薩即文殊菩薩,與會菩薩「皆遵普賢大士之德」,可知此經與《華嚴經》 同樣以普賢菩薩來標舉菩薩行願。又,此諸菩薩皆具甚深禪慧:

深入菩薩法藏,得佛華嚴三昧,宣揚演說一切經典,住深定門,悉覩現在 無量諸佛,一念之頃無不周遍。<sup>45</sup>

此中「佛華嚴」意指成就萬德圓備的菩薩因行以嚴飾佛果之深義,得三昧「住深 定門,悉覩現在無量諸佛」則與般舟三昧見十方諸佛的三昧境界相同。經中法藏 比丘聽聞世自在王如來說二百一十億諸佛剎土,思惟攝取莊嚴佛國清淨之行,遂 發四十八大願,其中多次提到十方諸佛與十方佛土,如:

設我得佛,十方世界無量諸佛,不悉諮嗟稱我名者,不取正覺。…… 設我得佛,國土清淨,皆悉照見十方一切無量無數不可思議諸佛世界,猶 如明鏡覩其面像,若不爾者,不取正覺。<sup>46</sup>

#### 又,經云:

設我得佛,他方佛土諸菩薩眾來生我國,究竟必至一生補處。除其本願自在所化,為眾生故,被弘誓鎧,積累德本,度脫一切,遊諸佛國,修菩薩行,供養十方諸佛如來,開化恒沙無量眾生,使立無上正真之道,超出常倫諸地之行,現前修習普賢之德。若不爾者,不取正覺。47

他方菩薩生無量壽佛國,亦能遊諸佛國,修菩薩行,此為無量壽佛因地為法藏比 丘時所發願,藉由法藏比丘之願力,將菩薩念佛三昧由般舟三昧之見十方佛開展 至十方佛土,文中並強調「現前修習普賢之德」,說明普賢行對菩薩成就淨土的重 要性。

經中並謂十方諸佛國土菩薩至無量壽佛國,見此國土莊嚴之相,發願己國亦 清淨無異,而為無量壽佛授記成佛。偈云:

<sup>44 《</sup>佛說無量壽經》卷上, T12, no.360, p.265c17。

<sup>45 《</sup>佛說無量壽經》卷下, T12, no.360, p.273a。

<sup>46 《</sup>佛說無量壽經》, T12, no.360, p.268a24。

<sup>47 《</sup>佛說無量壽經》, T12, no.360, p.268b8。

十方來正士,吾悉知彼願,志求嚴淨土,受決當作佛。 覺了一切法,猶如夢幻響,滿足諸妙願,必成如是剎。<sup>48</sup>

在此所謂的「諸妙願」應是指十方諸佛國來此的菩薩所發「志求嚴淨土」之願, 一如無量壽佛因地所發之願。

嚴淨佛土更是文殊菩薩之本願。西晉竺法護所譯《文殊師利佛土嚴淨經》說 文殊菩薩往昔所行之本心志願,便是勸發菩提心以成就嚴淨佛土。<sup>49</sup> 故《文殊師 利發願經》謂圓滿普賢行並發願往生阿彌陀佛國,並非以往生彌陀淨土為究竟, 而是藉由念佛三昧之力受決作佛,其最終目標是要成就淨土。

東晉佛陀跋陀羅譯《佛說觀佛三昧海經·觀相品》亦提及普賢、文殊為行者 夢中說首楞嚴、般舟、觀佛等三昧:

若善男子善女人作是思惟時,如是憶想者、夢見此事者,生生之處恒常值遇普賢、文殊!是法王子,為眾行者夢中恒說過去未來三世佛法;說首楞嚴三昧、般舟三昧,亦說觀佛三昧以為瓔珞,覺已憶持無所忘失。50

又,《觀佛三昧海經·本行品》先明念佛三昧能滅諸罪,接著文殊菩薩、十方十佛、四方四佛、財首菩薩、釋迦佛、阿難等各說自身修念佛三昧之本緣,雖經中並未提及佛授記文殊往生極樂之事,但其中文殊說其念佛本緣之一段經文,為後世引為「佛記文殊當生極樂」之依據,可能便是受念佛三昧的影響。51

# 五、結語

綜合本文所論,東晉佛陀跋陀羅譯《文殊師利發願經》的「普賢行」與「文殊願」反映文殊、普賢二聖信仰的最早型態,雖以文殊為經名,實則內容相當於普賢十大願,並稱讚普賢行。699(聖曆二年)武則天作《大周新譯大方廣佛華嚴

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> 《佛說無量壽經》,T12, no.360, p.273a。

<sup>49 《</sup>文殊師利佛土嚴淨經》, T11, no.318, pp.890-902。

<sup>50 《</sup>佛說觀佛三昧海經》,T15, no.643, p.665c29。

<sup>51</sup> 如宋代宗曉所編《樂邦文類》卷一〈大藏專談淨土經論目錄〉記載:「觀佛三昧經 佛記文殊當生極樂 文殊白佛言:我念過去寶威德上王佛時,有長者名一切施。長者有子名曰戒護,子在母胎以敬信故,預為其子受三歸依。生年八歲,童子見佛,恭敬作禮,一見佛故,即得除滅百千萬億生死之罪。從是已後,常生淨土,得百千億念佛三昧門。故今釋尊復記之曰:文殊師利!汝當往生極樂世界,證入初地。」T47, no.1969A, p.160b22。

經序》云:「最勝種智,莊嚴之跡既隆;普賢、文殊,願行之因斯滿。」<sup>52</sup>可知初 唐之時,普賢、文殊仍被視為大乘菩薩願行之代表。

隨著華嚴思想的成熟與發展,唐代譯本從「文殊發願」變為「普賢行願」,不 僅反映普賢信仰的提升,也代表華嚴體系「普賢法門」的建立。此一法門以念佛 三昧為基礎,不以往生淨土為究竟,而志願嚴淨佛土,樹立華嚴菩薩行之典範。

 $<sup>^{52}</sup>$  《大周新譯大方廣佛華嚴經序》,T10, no.279, p.1a24。

附表:《華嚴經》的普賢與文殊

| 處會     | 品名              | 普賢                        | 文殊           |
|--------|-----------------|---------------------------|--------------|
|        | 世主妙嚴品第一 如來現相品第二 | 佛在菩提場中初成正覺,<br>一切世間主皆悉雲集。 |              |
|        | 普賢三昧品第三         | 普賢菩薩人一切諸佛毘盧               |              |
| 第一會    | 世界成就品第四         | 遮那如來藏身三昧,從三               |              |
| 菩提場    | 華藏世界品第五         | 昧起,說世界海十種事、               |              |
|        | 毘盧遮那品第六         | 世界海中一切世界種一切               |              |
|        |                 | 世界,及佛名號,又說往               |              |
|        |                 | 古大威光太子本行。                 |              |
|        | 如來名號品第七         |                           | 佛在普光明殿,以神通   |
|        | 四聖諦品第八          |                           | 力,集十色世界十智佛所  |
|        | 光明覺品第九          |                           | 文殊等十菩薩,文殊即唱  |
| 第二會    | 菩薩問明品第十         |                           | 名號差別法門、四諦名號  |
| 普光明殿   | 淨行品第十一          |                           | 差別。文殊與覺首等菩薩  |
|        | 賢首品第十二          |                           | 互相問答,發明法要,說  |
|        |                 |                           | 十信法門。        |
|        | 升須彌山頂品第十三       | (如來不離一切菩提樹下,              | 升須彌山頂。法慧等十菩  |
|        | 須彌頂上偈讚品第十四      | <br> 薩,從百剎塵數外十華世界         | 十月佛所而來。法慧菩薩  |
| 第三會    | 十住品第十五          | <br>  入無量方便三昧,出定說十        | 住法。)         |
| 忉利天    | 梵行品第十六          |                           |              |
| ,,,,,, | 初發心功德品第十七       |                           |              |
|        | 明法品第十八          |                           |              |
|        | 升夜摩天宮品第十九       | (如來不離一切菩提樹及須              | 預爾頂而升夜摩天。功德林 |
| 第四會    | 夜摩宮中偈讚品第二十      | 等十菩薩,從十萬剎塵數外十慧世界十眼佛所而來    |              |
| 夜摩天    | 十行品第二十一         | 功德林菩薩入菩薩善思惟三              | [昧,出定說十行法、十無 |
|        | 十無盡藏品第二十二       | 盡藏。)                      |              |

|         | <b>化面壳工户目标一!一</b> |                           |  |
|---------|-------------------|---------------------------|--|
| *** ~ ^ | 升兜率天宮品第二十三        | (如來不離一切菩提樹及須彌頂夜摩宮而升兜率天    |  |
| 第五會     | 兜率宮中偈讚品第二十<br>    | 宮。金剛幢等十菩薩,從萬剎塵數外十妙世界十幢佛   |  |
| 兜率天     | 四                 | 所來集。金剛幢菩薩人菩薩智光三昧,出定說十迴向   |  |
|         | 十迴向品第二十五          | 法。)                       |  |
| 第六會     | 十地品第二十六           | (佛在他化自在天宮,金剛藏菩薩入菩薩大智慧光明   |  |
| 他化自在天   |                   | 三昧,出定說十地名義。)              |  |
|         | 十定品第二十七           | 佛在普光明殿,入剎那際               |  |
|         | 十通品第二十八           | 諸佛三昧。佛自唱十大三               |  |
|         | 十忍品第二十九           | 昧名,敕普賢菩薩說之。               |  |
|         | 阿僧祇品第三十           | 普賢菩薩先說十定,接著               |  |
|         | 壽量品第三十一           | 又說十通、十忍、九十七               |  |
| 第七會     | 諸菩薩住處品第三十二        | 種大人之相,復告大眾應               |  |
| 重會普光明殿  | 佛不思議法品第三十三        | 勤修十法,能具十種清淨               |  |
|         | 如來十身相海品第三十        | 等。                        |  |
|         | 四                 |                           |  |
|         | 如來隨好光明功德品第        |                           |  |
|         | 三十五               |                           |  |
|         | 普賢行品第三十六          |                           |  |
|         | 如來出現品第三十七         |                           |  |
|         | 離世間品第三十八          | 佛在普光明殿,與十不可               |  |
|         |                   | 說百千億那由他剎塵數菩               |  |
| 第八會     |                   | 薩俱。爾時普賢菩薩入佛               |  |
| 三會普光明殿  |                   | 華嚴三昧,從三昧起,普               |  |
|         |                   | 慧菩薩致二百問,普賢菩               |  |
|         |                   | 薩酬二千答。                    |  |
|         | 入法界品第三十九          | 佛在舍衛城給孤獨園,大莊嚴重閣講堂,普賢、文殊   |  |
|         |                   | 等五百大菩薩及五百聲聞、無量世主俱。        |  |
| 第九會     |                   | 佛入師子嚬申三昧,普賢菩薩以十種法句,演說師子   |  |
| 給孤獨園    |                   | · 順申三昧。文殊菩薩勸諸比丘修普賢行,住普賢行。 |  |
|         |                   | 文殊辭佛南行,至福城之東,觀善財童子夙因,指示   |  |
|         |                   | 善財參訪善知識,始從德雲比丘,終至普賢菩薩。    |  |

#### 參考文獻

- 《十住毘婆沙》。T26, no.1521。
- 《大方廣佛華嚴經》。T10, no.279。
- 《大方廣佛華嚴經疏》。T35, no.1735。
- 《大方廣佛華嚴經·入不思議解脫境界普賢行願品》。T10, no.293。
- 《三曼陀跋陀羅菩薩經》。T14, no.483。
- 《文殊師利發願經》。T10, no.296。
- 《出三藏記集》。T55, no.2145。
- 《古清涼傳》。T51, no.2098。
- 《妙法蓮華經》。T9, no.262。
- 《法華玄義》。T33, no.1716。
- 《法華義疏》。T34, no.1721。
- 《佛說般舟三昧經》。T13, no.417。
- 《佛說無量壽經》。T12, no.360。
- 《佛說羅摩伽經》。T10, no.294。
- 《佛說觀佛三昧海經》。T15, no.643。
- 《陀羅尼集經》。T18, no.901。
- 《貞元新譯華嚴經疏》。T05, no.2227。
- 《高僧傳》。T50, no.2059。
- 《菩薩五法懺悔文》。T24, no.1504。
- 《開元釋教錄》。T55, no.2154。
- 《維摩詰所說經》。T14, no.475。
- 《觀普賢菩薩行法經》。T9, no.277。
- 小島彩(1995)。〈騎象普賢と騎獅文殊の圖像――中國におけゐ成立過程〉。《美 術史》137。頁43-59。
- 甘肅省博物館、炳靈寺文物保管所(1986)。〈炳靈寺石窟老君洞北魏壁畫清理簡 報〉。《考古》1986:8。頁734-737=755。
- 李靜傑(2006)。〈北齊至隋代三尊盧舍那法界佛像的圖像解釋〉。《藝術學》22。 頁 81-128。
- 周紹良(1995)。〈五本《普賢菩薩行願品讚》比較〉。《1990敦煌學國際研討會文 集:石窟史地、語文編》。瀋陽:遼寧美術出版社。頁 419-433。
- 林保堯(1993)。《法華浩像研究——嘉登博物館藏東魏武定元年石浩釋迦像考》。 臺北:藝術家出版社。
- 金申(1994)。《中國歷代紀年佛像圖典》。北京:文物出版社。

- 侯沖(2006)。〈敦煌遺書和俄藏黑水城文獻中的《普賢行願品》〉。魏道儒主編:《普 賢與中國文化》。北京:中華書局。頁 337-366。
- 殷光明(2010)。〈從釋迦三尊像到華嚴三聖的圖像轉變看大乘菩薩思想的發展〉。 《敦煌研究》2010:3。頁 1-10。
- 馬少雄(2005)。〈《普賢行願王讚》漢藏六譯對勘〉。《志蓮文化集刊(一)》。香港: 志蓮淨苑。頁 117-146。
- 婁靜華(2006)。《大乘佛教願行與智慧的表徵──論〈華嚴經〉中文殊與普賢之 形象》。新竹:玄奘大學宗教學系碩士畢業論文。
- 張善慶(2012)。〈馬蹄寺千佛洞第8窟法華造像觀世音菩薩圖像考〉。《華夏考古》 2012:3。頁 127-135。
- 張寶璽(1992)。〈建弘題記及其有關問題的考釋〉。《敦煌研究》1992:1。頁 11-20。
- 敦煌研究院(1986)。《敦煌莫高窟供養人題記》。北京:文物出版社。
- 敦煌研究院(1996)。《敦煌石窟内容總錄》。北京:文物出版社。
- 賀世哲(1999)。《敦煌石窟全集7法華經書卷》。香港:商務印書館。
- 榮遠大(2009)。〈關於北周文王碑的幾個問題〉。《成都考古研究》。頁 503-510。
- 賴文英(2003)。〈南北朝「涅槃」學與「般若」、「法華」的會通〉,《圓光佛學學報》8,頁47-69。
- 賴文英(2014)。〈從文殊、普賢二聖信仰看中土法華、華嚴的交涉〉。《2014 敦煌石窟研究國際學術研討會論文集(下冊)》。頁 893-900。
- 薛登(2003)。⟨ 北周文王碑及其相關遺跡辯證 〉。《成都文物》2003:4。頁 10-25。
- 顏娟英(2008)。《北朝佛教石刻拓片百品》。臺北:中研院史語所。
- 羅華慶(2002)。《敦煌石窟全集2尊像畫卷》。香港:商務印書館。
- 釋印順(1992)。《初期大乘佛教之起源與開展》。臺北:正聞出版社。
- 釋印順(善慧)(1953)。《文殊與普賢》。《海潮音》34:6。頁 14-18。
- 釋隆蓮(1989)。《中國佛教(二)》。北京:知識出版社。
- 釋聖凱(2006)。〈普賢十大行願的形成——以三品、五悔為中心〉。魏道儒主編: 《普賢與中國文化》。北京:中華書局。頁 305-325。